TUISHOU : A LA CROISEE DES MAINS

(deuxieme partie)

Nous avons vu en premiére partie que le tuishou, littéralement « pousser les mains », est
souvent cantonné a une simple technique — parfois spectaculaire — ou a une joute sportive.
Pourtant, mon parcours, fait de rencontres, de pratique assidue et méme de compétitions, m’a
révélé une autre profondeur, m’exposant a autant de richesses que de dérives. Peu a peu, une
conviction s’est imposée : le tuishou n’est ni spectacle martial ni sport, mais un ars aedificandi
— un art de batir au service de la forme, un véritable chantier vivant ou se forge le corps du
pratiquant. Comme dans un compagnonnage, chaque échange polit, ajuste et consolide la
charpente intérieure. Cet art patient, loin des artifices comme des performances éphémeéres,
faconne une architecture intime, donnant aux formes de taiji quan cohérence et densité. De
cette édification nait naturellement I’étape suivante : celle du cercle, ou I’ouvrage ainsi bati
entre en mouvement et révéle toute la vitalité d’un art a la fois organique et vivant.

Embrasser les contraires et transformer les situations...

Le tuishou nous invite, des les premiers instants, a abandonner les tensions du haut du corps pour
rejoindre un territoire plus profond, plus stable — un centre silencieux a partir duquel tout peut
s’organiser... Ce lieu n’est pas seulement une zone anatomique située entre le thorax et le bassin.
C’est un pivot, un axe intérieur vivant, une chambre d’échos entre le Ciel et la Terre : le zhongding
(" 58), souvent traduit par équilibre central. Il se compose de deux caractéres : H' (zhong), le
centre, I’axe, la position d’équilibre et =& (ding), la stabilité, I’ancrage calme et sécurisé ; ensemble,
ils désignent un état de stabilité intérieure enraciné dans un centre vivant. Ce n’est pas une
immobilité rigide, inerte mais une présence active, un état de disponibilité, qui permet d’agir sans
rompre 1’équilibre. A la fois centre de gravité, de perception et de rayonnement, le zhongding
incarne cette puissance tranquille propre au Taiji, ou le physique, I’énergie et I’esprit convergent.



Tous les mouvements — dans la forme comme dans le tuishou — doivent naitre de lui et y
retourner, comme la vague a I'océan. Ce n'est d'ailleurs pas un hasard si I'on trouve dans cette région
le point gihai ("<ifF), littéralement la « Mer du gi », qui souligne 1'immensité énergétique de cette
zone, a la fois réceptacle et moteur du souffle vital. En cultivant ce centre, le pratiquant ne cherche
pas a dominer ’autre, mais a habiter pleinement sa propre structure, a rester présent dans le
changement, enraciné dans 1’instabilité apparente des échanges : « stable comme une montagne et
mouvant comme une riviere » a la fois ...

Ce qui rend le zhongding si singulier, c'est sa capacité a faire coexister les contraires, sans les
opposer, selon le principe du Yin-Yang. Il accueille et organise cette logique du paradoxe propre au
Taiji — équilibre dans le déséquilibre, fermeté dans la détente, disponibilité dans I’ancrage... Dans
les mouvements de la forme — lorsque les mains se déploient en spirales tandis que le bas du corps
se meut en pas mesurés— ou dans 1'échange avec un partenaire, il permet ainsi d'étre « uni dans la
séparation, séparé dans I’'union » ; d’étre stable sans rigidité, souple sans mollesse...

C’est a partir de ce centre que prennent sens les quatre jalons fondamentaux du tuishou : tingjing
(W £l1, I’écoute), dongjing (& %)1, la compréhension), huajing (1£ %11, la transformation), fajing (/X
%1, expression de la force). Ces quatre temps rythment le flux de la conversation, structurent 1’art
de la rencontre sans peur ni surinvestissement, ou aller vers I’autre commence toujours par écouter
(ting), c’est-a-dire recevoir pleinement la sensation, la question, s’abandonner pour ressentir le
mouvement avant méme de chercher a comprendre ou a répondre. Cette écoute premiere,
fondamentale, conditionne tout le reste : sans elle, dongjing (comprendre la direction, I’intensité et
la proposition de I’autre) devient un calcul mécanique, huajing (transformer 1’énergie) se réduit a
une parade aveugle, et fajing (émettre) n’est plus qu’une rupture brutale de 1’échange... Tingjing
dépasse les autres car il incarne 1’essence méme du dialogue corporel — ne pas résister, ne pas fuir,
ne pas anticiper, mais accueillir ce qui se présente. Libérer une force sans avoir écouté revient a
parler sans avoir entendu : c’est la racine de toute dualité. Or, le tuishou véritable cherche
précisément a dissoudre cette opposition en révélant un tiers invisible (« s’abandonner pour suivre
I’autre » rappellent les Classiques) — non pas « moi contre toi », mais un mouvement commun ou
chacun collabore par la qualité de son écoute et se laisse porter par quelque chose de plus grand que
lui, comme deux musiciens interprétant scrupuleusement leur partition, chacun au service d’une
méme mélodie qui les dépasse. S’abandonner pour suivre n’est donc pas une faiblesse, mais la
condition pour que la rencontre devienne alchimie, ou la force de I'un circule dans 1’autre sans
heurt, jusqu’a ce que I’éventuelle expression (fajing) ne soit plus qu’un aboutissement naturel, une
ponctuation dans un flux continu. En cela, le tuishou est un art du changement perpétuel : il



enseigne a ne pas se figer, a ne pas opposer, mais a transformer chaque situation — non en la
controlant, mais en la traversant, comme 1’eau épouse les formes sans jamais se trahir.

En pratique, le tuishou peut revétir des formes variées selon les écoles et les traditions. Il peut étre
codifié de maniere tres précise, donnant lieu a de nombreux exercices formels, pratiqués tantot a pas
fixes, tantot a pas mobiles. Ces formes codifiées visent a développer, de facon progressive et ciblée,
les qualités corporelles et perceptives nécessaires a I’étude du tuishou, tout en amenant peu a peu le
pratiquant, apres avoir consolidé les quatre temps fondateurs (écoute, neutralisation, transformation,
émission), a sentir, comprendre et exprimer les huit énergies fondamentales du taiji quan: parer
(peng, ), tirer en arriére (lii, ¥¥), presser (ji, ), appuyer (an, %), cueillir (cai, }), tordre (lie,
#1), utiliser le coude (zhou, fi), utiliser I’épaule (kao, %g). Ces huit « portes » ne sont pas des
techniques figées (des variations et des interprétations différentes existent d’ailleurs d’une école a
1’autre) mais plutot des expressions d’intention, de direction, de relation a la force de 1’autre, et leur
exploration a travers des séquences codifiées offre un cadre d’apprentissage sécurisant et
structurant. Cependant, le tuishou peut également s’exercer de facon plus libre, dans une forme de
dialogue corporel spontané, ou les partenaires, sans viser la confrontation directe, s’engagent dans
un jeu de recherche d’équilibre et de transformation permanente. Dans ce type de pratique, les
regles sont posées d’un commun accord et peuvent évoluer selon le niveau et I’intention du travail.
Il ne s’agit pas tant de gagner en « poussant I’autre pour le dégager » que d’apprendre a contacter
sa racine, a coller, suivre, adhérer, transformer, relier. Cette approche repose sur le respect mutuel,
1’écoute, et la volonté de nourrir un échange profond qui va bien au-dela du simple rapport de force.
C’est dans cet esprit que prend tout son sens la pratique du tuishou, non comme une fin en soi, mais
comme un moyen d’explorer en profondeur les principes du taiji quan a travers le corps, le souffle
et la relation.

De l'enracinement a la fluidité : les quatre portes du jiben tuishou 3& 7 # F
(poussées fondamentales), socle vivant de la méthode Shenji

Dans la méthode Shenji élaborée par José Carmona, 1'apprentissage du tuishou repose entre autres
sur quatre exercices fondamentaux (jiben tuishou), congus comme le socle ou doit s'éveiller
progressivement l'intelligence corporelle du pratiquant. Ces exercices recelent déja I'essence méme
de l'art : I'écoute attentive (tingjing), la transformation fluide (huajing, I'ancrage dans 1'axe central
au sein du flux, et ce dialogue tactile ou le contact se fait a la fois si présent et si léger... Avant
méme que 1’échange ne commence, les deux partenaires, qui se font face, s’avancent pour se
rencontrer a trois reprises dans une posture enracinée, en croisant leurs avant-bras et établir ainsi un



premier contact. Ce contact s’effectue entre le dos du poignet de I’un et le coude de 1’autre, zones
stratégiques dans la pratique du tuishou. Ce moment initial n’est ni technique ni défensif, mais une
invitation a une présence partagée. Il ne s’agit pas d’entrer en collision, mais bien de venir a la
rencontre de 1’autre, de sentir 1’espace entre les centres, entre les racines, en utilisant les bras non
pas comme outils de saisie ou de contrdle, mais comme des antennes fines, prolongements sensibles
du centre, capables de capter, d’écouter, de répondre sans précipitation. A partir de 1a s’engage le
travail du pengjing (énergie de parer), 1’énergie primordiale du taiji quan, cette qualité d’énergie
d'expansion souple et continue, comme un ballon plein qui céde localement tout en maintenant sa
forme globale. On apprend a accueillir la poussée, a I’intégrer dans sa structure sans durcir ni se
crisper, en neutralisant progressivement la force entrante par un mouvement circulaire, horizontal,
toujours connecté a 1’axe. Le corps s’organise alors pour offrir le minimum de prise, sans jamais
rompre le contact. La main ou 1’avant-bras colle, suit, accompagne, en cherchant la continuité du
flux, sans rupture ni accroche. La fluidité devient la boussole du mouvement ; toute tension
excessive est révélée immédiatement par le déséquilibre, tout manque d’enracinement pousse a
compenser par le haut du corps. C’est une danse silencieuse ou I’un et I’autre apprennent a se
décentrer de la volonté d’imposer pour s’ouvrir a un échange plus vaste, sans perdant ni gagnant.
Dans ses formes a une main puis a deux mains, centrées ainsi sur le mouvement de parer, les
partenaires développent progressivement une sensibilité plus fine. Au fil de la pratique, on ne
distingue plus clairement qui initie le mouvement, tant celui-ci devient auto-entretenu, nourri par la
présence mutuelle et la qualité du contact. Cette évolution mene a une perception subtile de
I’intention, du souffle, et du lien qui circule entre les deux corps. Le souffle s’approfondit, descend
dans le bassin, s’installe dans le centre ; il devient support et guide du mouvement, participant de
cette intériorité tranquille qui donne au tuishou sa puissance douce. Tous les principes
fondamentaux du taiji quan prennent ici racine : la téte suspendue comme par un fil, les épaules
relachées, les bras vivants mais reliés au tronc, le bassin qui s’ouvre et s’alourdit pour accueillir et
générer le mouvement, 1’alternance du vide et du plein dans le va-et-vient d’un appui sur ’autre, la
constance dans la circularité sans jamais quitter 1’axe... Dans la troisieme séquence, 1’exploration se
poursuit autour de 1’énergie d’appuyer (anjing) a deux mains, cette fois dans une dynamique de
cercle vertical, ascendant et descendant. Le contact se fait principalement au niveau des deux faces
des mains, ce qui recentre 1’attention sur les extrémités et en particulier sur I’articulation du poignet.
Cette zone, souvent négligée ou crispée, devient ici un point de passage conscient, une charniere
vivante entre 1’intention et la réponse. L’ouverture et la fermeture des poignets, en écho au rythme
interne du mouvement, permettent d’affiner encore la perception du flux : c’est une invitation a
relacher profondément, a laisser les poignets se délier, les coudes s’alourdir, les mains s’alléger.




Ce travail subtil de décontraction articulaire va de pair avec le maintien de la continuité du
mouvement, de sa rondeur et de sa fluidité. Les partenaires s’entrainent a ressentir avec précision la
direction, la qualité et I’intensité de la poussée double qu’ils échangent. Il s’agit d’apprendre a
capter I’intention de 1’autre a travers ses mains, puis a 1’envelopper, a la recouvrir sans la heurter,
comme pour en épouser la forme avant de la transformer. Cette maniere d’accueillir et de rediriger
s’inscrit dans le prolongement du geste précédent : en comprenant la poussée, on peut la guider
ailleurs, en faire le point de départ d’un nouvel élan, sans jamais rompre le fil de 1’échange. Dans la
quatriéeme séquence du jiben tuishou selon la méthode Shenji, les partenaires adoptent une posture
caractéristique : mabu 53, ou posture du cavalier. Plus ramassée que la posture de I’arc (gongbu
5 71, mais profondément enracinée, elle renvoie a une tradition ancienne, notamment a 1’héritage
guerrier mandchou de la forme ancienne de Quanyou et des cavaliers mongols dont elle porte
encore I’empreinte. Les pieds paralleles, les genoux légerement tournés vers 1’extérieur, le dos droit
mais souple, le bassin relaché et suspendu entre les hanches, cette position impose un ancrage égal
dans les deux jambes tout en maintenant une vivacité de 1’axe central. Les deux pratiquants se font
face, placés de maniére légérement oblique et I’échange s’organise autour d’un dialogue
ininterrompu de pression et de réception des avant-bras, toujours en contact, en cercles de
’extérieur vers I’intérieur, dans un plan vertical. A tour de rdle, sans discontinuer, I’un presse,
I’autre recoit. Celui qui presse cherche a contacter les racines de I’autre, en dirigeant son intention a
travers 1’avant-bras adverse qui accueille la pression comme un bouclier souple. Celui qui recoit
n’oppose pas, mais absorbe : il canalise la pression dans sa jambe arriere, emmagasine 1’énergie
dans sa structure, prét a la restituer au moment juste. Ce travail met a 1’épreuve les axes et la
stabilité du centre, obligeant chaque pratiquant a relacher profondément la taille pour permettre a
I’énergie du sol de remonter librement jusque dans les bras. Si la taille se tend, le flux est bloqué ; si
elle se libére, le mouvement devient vivant. Une des lecons majeures de cette séquence est la prise
de conscience du double-poids, cet écueil subtil ou le poids du corps se fige ou se concentre d’un
seul cOté, compromettant instantanément la stabilité. Le pratiquant apprend a distinguer le
substantiel et I’insubstantiel, non seulement dans les jambes, mais aussi dans les bras. Ainsi, la main
qui presse ou qui recoit le fait depuis sa jambe opposée, dans un rapport croisé, garant d’une

transmission fluide de la force et d’un enracinement équilibré. C’est une séquence a la fois
exigeante et révélatrice : les pressions y semblent plus denses, les sollicitations plus nettes. Elle
enseigne a rester structuré sans rigidité, a maintenir le contact sans emprise, a s’ouvrir dans



1’obliquité pour mieux rediriger. Loin d’un simple exercice de bras, c’est tout le corps qui participe,
porté par le souffle, soutenu par la racine, orienté par 1’intention.

Ce cycle de quatre séquences, qui bien sirr s’enchainent sans rupture, se conclut par un geste
emblématique mouvement de crocheter la main opposée du partenaire dans un cercle centrifuge,
répété trois fois, comme un écho direct aux trois prises de contact initiales. Ce triple enroulement, a
la fois structurel et symbolique, boucle la boucle du dialogue engagé, avant d’ouvrir une sortie tout
en circularité — une marche semblable a celle du bagua zhang (« paume des huit trigrammes », un
art martial fondé sur des déplacements circulaires), ou chaque pas semble dessiner un arc en lien
avec le centre. Ce déplacement ramene les partenaires a leur point de départ, celui du jiben tuishou,
pour qu’un nouvel échange puisse commencer... mais cette fois-ci de I’autre coté, a gauche, dans
une continuité vivante et sans fin, ou chaque fin contient déja un recommencement, fidéele a 1’esprit
cyclique et transformateur du Taiji.

Le maitre Wang Bo et José Carmona lors de leur premiére démonstration publique (Paris, 1992)

Le chant des cercles sans fin : quintessence du Shenji tuishou

Le Shenji tuishou trouve son accomplissement dans ce que 1’on pourrait nommer le chant des
cercles sans fin, ou « faire tourner la roue » : une pratique ou la technique, transcendée, devient art
pur, et ou I’échange entre partenaires s’éleve au-dela de 1’exercice pour devenir un véritable
dialogue vivant. L’énergie déployée dans ces cercles, sommet de la méthode, n’a pourtant rien
d’improvisé : elle nait de I’assimilation patiente du jiben tuishou, ces gammes fondamentales qui
construisent la structure corporelle, affinent la précision et la sensibilité gestuelle, et enseignent la
justesse des principes-clés. Sans cette base rigoureuse, nulle musique n’est possible ; mais, une fois
intégrée, elle ouvre I’espace d’une improvisation subtile, fluide et ininterrompue — celle du cercle
continu et de ses variations...

Ancrés en gongbu les partenaires entrent progressivement dans un dialogue incessant de passes
circulaires générées depuis le travail du pengjing (énergie de parer) : I’un initie par un double an
(1%, appuyer) — main gauche posée sur le coude adverse, main droite sur son poignet —, poussée
qui, & son apogée, se condense en ji (7%, presser) comme une vague préte a déferler, pour éprouver
la structure de I’autre. Celui-ci ne répond pas par la résistance, mais par un lii (¥, céder / rouler en
arriere) : il accueille, neutralise et redirige, laissant la force se dérouler sans s’y opposer. Son avant-

bras principal, Yang, recoit la poussée, tandis que 1’autre bras, Yin, ombre discréte, glisse dans la



saignée de son propre coude pour prolonger le geste et en prendre le relais, sans rupture ni heurt. La
ligne droite se mue alors en spirale ascendante, et 1’énergie mobilisée se déploie dans un cercle
vertical, formant entre les deux corps une roue d’énergie en rotation continue.

La taille (ceinture naturelle reliant bassin et colonne vertébrale), libre et souple, en constitue le
moyeu : enracinée dans la stabilité des jambes, elle absorbe, transmet et redirige la force comme un
axe vivant. Dans cette roue sans commencement ni fin, peng (I’expansion), lii (la cession), ji (la
pression) et an (la poussée) ne sont plus des mouvements distincts, mais les facettes changeantes
d’un méme flux, ou I’énergie se renouvelle sans cesse. Ainsi se révele 1’authentique dialogue : non
plus échange de techniques disparates, mais conversation continue ou chaque poussée s'acheve en
recommencement, comme les cercles concentriques d'un seul et méme geste.

Ce cercle vertical n’est pas une fuite, mais le ressort optimal du Shenji tuishou, 1’expression
accomplie de sa forme avancée. A ’image de la brachistochrone (du grec brakhistos, « le plus
court », et khronos, « le temps ») en physique, il trace la trajectoire la plus efficace pour absorber et
retourner la force. Trois principes y prennent corps : 1’efficience du mouvement, ou la courbe
redirige 1’énergie sans dépense inutile en s’appuyant sur 1’alignement pieds—bassin—colonne—
épaules—mains ; la continuité tactile, ou un avant-bras passe le relais a 1’autre sans accrochage ; et
I’intégration des quatre jing fondamentaux en une seule dynamique : an (pression) se transmue en ji
(compression), tandis que lii (absorption/déviation) régénére peng (structure ouverte) dans un cycle
perpétuel.

A un niveau avancé de pratique, le cercle sans fin devient le moteur d’un échange plus libre. Sans
jamais rompre la continuité du flux, les partenaires peuvent inverser a 1I’envi le sens de la roue, y
intégrer différents fajing (/X %/, expressions explosives de force) pour éprouver 1’élasticité de la
structure adverse, ou encore y glisser des applications telles que ginna (&3, saisies et contrdles) et
projections. Tout se fait dans le respect du tuishou, sans rupture ni heurt : le cercle reste 1’ossature
invisible qui relie chaque mouvement. Ce cercle réunit en lui les quatre fondamentaux — peng, lii,
ji et an — dans une dynamique a la fois exigeante et créative. A un haut niveau, le bas du corps
parait soudé au sol, tandis que 1’axe vertébral, par ses flexions et oscillations élastiques, absorbe et
redirige la force. Ici, nul saut de cabri, nulle projection théatrale : les poussées, denses et
organiques, ne laissent ni répit ni échappatoire. Lorsque les partenaires s’abandonnent pleinement a
ce jeu des cercles sans fin, c’est comme si I’on assistait a la légende fondatrice du serpent et de la
grue, matrice vivante du taiji quan.



Avec I’expérience, on le percoit clairement, le tuishou est un art a part entiere, au coeur méme de la
formation du pratiquant de taiji quan. Il n’est pas une simple activité annexe, reléguée en fin de
cours quand le temps le permet, ni un simulacre de combat théatralisé destiné a tester sa force ou sa
supériorité. Le considérer ainsi serait passer grossierement a c6té de sa valeur. C’est une pratique
exigeante, subtile, ou 1’on n’apprend ni a vaincre ni a dominer, mais a écouter, a transformer, a
dialoguer sans mots. A travers ces exercices, le corps est invité a penser autrement : a dessiner des
cercles continus au lieu de tracer des lignes droites, a répondre avec justesse plutét qu’a réagir sous
I’impulsion. Et surtout, a reconnaitre dans I’autre non un adversaire, mais un miroir impartial —
celui de sa propre structure, de ses tensions, de ses ouvertures possibles. Le tuishou est une
rencontre qui révéle et éclaire, une expérience partagée, vivante, que 1’on ne cesse d’approfondir.

Il est toujours difficile de mettre en mots ce que cette pratique transmet réellement, tant sa richesse
réside dans 1’expérience directe : la sensation, le souffle, le contact. Ce qu’on y gofite échappe
souvent au langage... Un jour, un ami de pratique — avec qui je croise régulierement les bras —
m’a demandé si je pouvais lui proposer une forme condensée de ma compréhension de cet art : un
résumé modeste, en quelques mots, a la maniére de ces chansons martiales que 1’on retrouve ¢a et la
dans la tradition — strophes souvent anonymes, issues d’une transmission orale plus ou moins
ancienne, qui servent a la fois de reperes et de sources d’inspiration. Je lui ai alors livré ces
quelques mots, sans prétention d’enseignement formel, mais portés par le désir sincére d’interroger
mon ressenti, et de partager un gofit, une trace laissée par les enseignements recus et 1’expérience
vécue :

Enraciné en Ciel

Enraciné en Terre

Et dans I’intervalle, suspendu vertical aux levres de I’inutile

Epouser les mouvements du souffle du vivant

Sans laisser-aller, sans résister

Se conformer au naturel

Ecouter, adhérer, comprendre, transformer

Par le jeu des cercles sans fin, sans étre assigné a résidence dans une seule direction
Se réjouir de demeurer dans un constant changement

Thierry Baron
www.shenjiying.com



http://www.shenjiying.com/

