
TUISHOU : À LA CROISÉE DES MAINS

(deuxième partie)

Nous avons vu en première partie  que le  tuishou,  littéralement « pousser les mains »,  est
souvent cantonné à une simple technique — parfois spectaculaire — ou à une joute sportive.
Pourtant, mon parcours, fait de rencontres, de pratique assidue et même de compétitions, m’a
révélé une autre profondeur, m’exposant à autant de richesses que de dérives. Peu à peu, une
conviction s’est imposée : le tuishou n’est ni spectacle martial ni sport, mais un ars aedificandi
— un art de bâtir au service de la forme, un véritable chantier vivant où se forge le corps du
pratiquant.  Comme dans un compagnonnage, chaque échange polit,  ajuste et consolide la
charpente intérieure. Cet art patient, loin des artifices comme des performances éphémères,
façonne une architecture intime, donnant aux formes de  taiji quan cohérence et densité. De
cette édification naît naturellement l’étape suivante : celle du cercle, où l’ouvrage ainsi bâti
entre en mouvement et révèle toute la vitalité d’un art à la fois organique et vivant.

Embrasser les contraires et transformer les situations…

Le tuishou nous invite, dès les premiers instants, à abandonner les tensions du haut du corps pour
rejoindre un territoire plus profond, plus stable — un centre silencieux à partir duquel tout peut
s’organiser… Ce lieu n’est pas seulement une zone anatomique située entre le thorax et le bassin.
C’est un pivot, un axe intérieur vivant, une chambre d’échos entre le Ciel et la Terre : le zhongding

(中定 ), souvent traduit par  équilibre central. Il se compose de deux caractères :  中  (zhong), le

centre, l’axe, la position d’équilibre et 定 (ding), la stabilité, l’ancrage calme et sécurisé ; ensemble,
ils  désignent  un  état  de  stabilité  intérieure  enraciné  dans  un  centre  vivant.  Ce  n’est  pas  une
immobilité rigide, inerte mais une présence active, un état de disponibilité, qui permet d’agir sans
rompre l’équilibre. À la fois centre de gravité, de perception et de rayonnement,   le  zhongding
incarne cette puissance tranquille propre au  Taiji, où le physique, l’énergie et l’esprit convergent.



Tous  les  mouvements  — dans  la forme  comme dans  le  tuishou — doivent  naître  de  lui  et  y
retourner, comme la vague à l'océan. Ce n'est d'ailleurs pas un hasard si l'on trouve dans cette région

le point qihai (气海), littéralement la « Mer du qi », qui souligne l'immensité énergétique de cette
zone, à la fois réceptacle et moteur du souffle vital. En cultivant ce centre, le pratiquant ne cherche
pas  à  dominer  l’autre,  mais  à  habiter  pleinement  sa  propre  structure,  à  rester  présent  dans  le
changement, enraciné dans l’instabilité apparente des échanges : « stable comme une montagne et
mouvant comme une rivière » à la fois … 

Ce qui rend le  zhongding si singulier,  c'est sa capacité à faire coexister les contraires,  sans les
opposer, selon le principe du Yin-Yang. Il accueille et organise cette logique du paradoxe propre au
Taiji — équilibre dans le déséquilibre, fermeté dans la détente, disponibilité dans l’ancrage… Dans
les mouvements de la forme — lorsque les mains se déploient en spirales tandis que le bas du corps
se meut en pas mesurés— ou dans l'échange avec un partenaire, il permet ainsi d'être « uni dans la
séparation, séparé dans l’union » ; d’être stable sans rigidité, souple sans mollesse…  

C’est à partir de ce centre que prennent sens les quatre jalons fondamentaux du tuishou :  tingjing

(听劲, l’écoute), dongjing (懂劲, la compréhension), huajing (化劲, la transformation), fajing (发

劲, l’expression de la force). Ces quatre temps rythment le flux de la conversation, structurent l’art
de la rencontre sans peur ni surinvestissement, où aller vers l’autre commence toujours par écouter
(ting),  c’est-à-dire  recevoir  pleinement  la  sensation,  la  question,  s’abandonner  pour  ressentir  le
mouvement  avant  même  de  chercher  à  comprendre  ou  à  répondre.  Cette  écoute  première,
fondamentale, conditionne tout le reste : sans elle, dongjing (comprendre la direction, l’intensité et
la proposition de l’autre) devient un calcul mécanique,  huajing (transformer l’énergie) se réduit à
une parade aveugle, et  fajing (émettre) n’est plus qu’une rupture brutale de l’échange… Tingjing
dépasse les autres car il incarne l’essence même du dialogue corporel – ne pas résister, ne pas fuir,
ne pas anticiper, mais accueillir ce qui se présente. Libérer une force sans avoir écouté revient à
parler  sans  avoir  entendu  :  c’est  la  racine  de  toute  dualité.  Or,  le  tuishou véritable  cherche
précisément à dissoudre cette opposition en révélant un tiers invisible (« s’abandonner pour suivre
l’autre » rappellent les Classiques) – non pas « moi contre toi », mais un mouvement commun où
chacun collabore par la qualité de son écoute et se laisse porter par quelque chose de plus grand que
lui, comme deux musiciens interprétant scrupuleusement leur partition, chacun au service d’une
même mélodie qui les dépasse.  S’abandonner pour suivre n’est donc pas une faiblesse, mais la
condition pour que la rencontre devienne alchimie, où la force de l’un circule dans l’autre sans
heurt, jusqu’à ce que l’éventuelle expression (fajing) ne soit plus qu’un aboutissement naturel, une
ponctuation  dans  un  flux  continu.  En  cela,  le  tuishou est  un  art  du  changement  perpétuel  :  il



enseigne à ne pas se figer, à ne pas opposer, mais à transformer chaque situation — non en la
contrôlant, mais en la traversant, comme l’eau épouse les formes sans jamais se trahir.

En pratique, le tuishou peut revêtir des formes variées selon les écoles et les traditions. Il peut être
codifié de manière très précise, donnant lieu à de nombreux exercices formels, pratiqués tantôt à pas
fixes, tantôt à pas mobiles. Ces formes codifiées visent à développer, de façon progressive et ciblée,
les qualités corporelles et perceptives nécessaires à l’étude du tuishou, tout en amenant peu à peu le
pratiquant, après avoir consolidé les quatre temps fondateurs (écoute, neutralisation, transformation,
émission), à sentir,  comprendre et exprimer les huit énergies fondamentales du  taiji quan: parer

(peng, 掤), tirer en arrière (lü, 捋), presser (ji, 挤), appuyer (an, 按), cueillir (cai, 采), tordre (lie,

挒 ), utiliser le coude (zhou, 肘 ), utiliser l’épaule (kao,  靠 ). Ces huit « portes » ne sont pas des
techniques figées (des variations et des interprétations différentes existent d’ailleurs d’une école à
l’autre) mais plutôt des expressions d’intention, de direction, de relation à la force de l’autre, et leur
exploration  à  travers  des  séquences  codifiées  offre  un  cadre  d’apprentissage  sécurisant  et
structurant. Cependant, le tuishou peut également s’exercer de façon plus libre, dans une forme de
dialogue corporel spontané, où les partenaires, sans viser la confrontation directe, s’engagent dans
un jeu de recherche d’équilibre et  de transformation permanente.  Dans ce type de pratique,  les
règles sont posées d’un commun accord et peuvent évoluer selon le niveau et l’intention du travail.
Il ne s’agit pas tant de gagner en « poussant l’autre pour le dégager » que d’apprendre à contacter
sa racine, à coller, suivre, adhérer, transformer, relier. Cette approche repose sur le respect mutuel,
l’écoute, et la volonté de nourrir un échange profond qui va bien au-delà du simple rapport de force.
C’est dans cet esprit que prend tout son sens la pratique du tuishou, non comme une fin en soi, mais
comme un moyen d’explorer en profondeur les principes du taiji quan à travers le corps, le souffle
et la relation. 

De l'enracinement à la fluidité : les quatre portes du  jiben  tuishou 基本推手

(poussées fondamentales), socle vivant de la méthode Shenji

Dans la méthode Shenji élaborée par José Carmona, l'apprentissage du tuishou repose entre autres
sur  quatre  exercices  fondamentaux  (jiben  tuishou),  conçus  comme  le  socle  où  doit  s'éveiller
progressivement l'intelligence corporelle du pratiquant. Ces exercices recèlent déjà l'essence même
de l'art : l'écoute attentive (tingjing), la transformation fluide (huajing, l'ancrage dans l'axe central
au sein du flux, et ce dialogue tactile où le contact se fait à la fois si présent et si léger… Avant
même que l’échange ne  commence,  les  deux partenaires,  qui  se  font  face,  s’avancent  pour  se
rencontrer à trois reprises dans une posture enracinée, en croisant leurs avant-bras et établir ainsi un



premier contact. Ce contact s’effectue entre le dos du poignet de l’un et le coude de l’autre, zones
stratégiques dans la pratique du tuishou. Ce moment initial n’est ni technique ni défensif, mais une
invitation à une présence partagée. Il ne s’agit pas d’entrer en collision, mais bien de venir à la
rencontre de l’autre, de sentir l’espace entre les centres, entre les racines, en utilisant les bras non
pas comme outils de saisie ou de contrôle, mais comme des antennes fines, prolongements sensibles
du centre, capables de capter, d’écouter, de répondre sans précipitation. À partir de là s’engage le
travail du  pengjing (énergie de parer), l’énergie primordiale du  taiji quan, cette qualité d’énergie
d'expansion souple et continue, comme un ballon plein qui cède localement tout en maintenant sa
forme globale. On apprend à accueillir la poussée, à l’intégrer dans sa structure sans durcir ni se
crisper, en neutralisant progressivement la force entrante par un mouvement circulaire, horizontal,
toujours connecté à l’axe. Le corps s’organise alors pour offrir le minimum de prise, sans jamais
rompre le contact. La main ou l’avant-bras colle, suit, accompagne, en cherchant la continuité du
flux,  sans  rupture  ni  accroche.  La  fluidité  devient  la  boussole  du  mouvement  ;  toute  tension
excessive est  révélée immédiatement  par  le  déséquilibre,  tout  manque d’enracinement  pousse à
compenser par le haut du corps.  C’est  une danse silencieuse où l’un et  l’autre apprennent à se
décentrer de la volonté d’imposer pour s’ouvrir à un échange plus vaste, sans perdant ni gagnant.
Dans ses formes à une main puis à deux mains,  centrées ainsi  sur le mouvement de parer,  les
partenaires  développent  progressivement  une  sensibilité  plus  fine.  Au fil  de  la  pratique,  on  ne
distingue plus clairement qui initie le mouvement, tant celui-ci devient auto-entretenu, nourri par la
présence  mutuelle  et  la  qualité  du  contact.  Cette  évolution  mène  à  une  perception  subtile  de
l’intention, du souffle, et du lien qui circule entre les deux corps. Le souffle s’approfondit, descend
dans le bassin, s’installe dans le centre ; il devient support et guide du mouvement, participant de
cette  intériorité  tranquille  qui  donne  au  tuishou sa  puissance  douce.  Tous  les  principes
fondamentaux du taiji quan prennent ici racine : la tête suspendue comme par un fil, les épaules
relâchées, les bras vivants mais reliés au tronc, le bassin qui s’ouvre et s’alourdit pour accueillir et
générer le mouvement, l’alternance du vide et du plein dans le va-et-vient d’un appui sur l’autre, la
constance dans la circularité sans jamais quitter l’axe… Dans la troisième séquence, l’exploration se
poursuit autour de l’énergie  d’appuyer (anjing) à deux mains, cette fois dans une dynamique de
cercle vertical, ascendant et descendant. Le contact se fait principalement au niveau des deux faces
des mains, ce qui recentre l’attention sur les extrémités et en particulier sur l’articulation du poignet.
Cette zone, souvent négligée ou crispée, devient ici un point de passage conscient, une charnière
vivante entre l’intention et la réponse. L’ouverture et la fermeture des poignets, en écho au rythme
interne du mouvement, permettent d’affiner encore la perception du flux : c’est une invitation à
relâcher profondément, à laisser les poignets se délier, les coudes s’alourdir, les mains s’alléger. 



Ce  travail  subtil  de  décontraction  articulaire  va  de  pair  avec  le  maintien  de  la  continuité  du
mouvement, de sa rondeur et de sa fluidité. Les partenaires s’entraînent à ressentir avec précision la
direction,  la qualité et  l’intensité de la poussée double qu’ils échangent.  Il  s’agit  d’apprendre à
capter l’intention de l’autre à travers ses mains, puis à l’envelopper, à la recouvrir sans la heurter,
comme pour en épouser la forme avant de la transformer. Cette manière d’accueillir et de rediriger
s’inscrit dans le prolongement du geste précédent : en comprenant la poussée, on peut la guider
ailleurs, en faire le point de départ d’un nouvel élan, sans jamais rompre le fil de l’échange. Dans la
quatrième séquence du jiben tuishou selon la méthode Shenji, les partenaires adoptent une posture

caractéristique : mabu 马步, ou posture du cavalier. Plus ramassée que la posture de l’arc (gongbu

弓步 , mais profondément enracinée, elle renvoie à une tradition ancienne, notamment à l’héritage
guerrier  mandchou de la  forme ancienne de  Quanyou  et  des  cavaliers  mongols dont  elle  porte
encore l’empreinte. Les pieds parallèles, les genoux légèrement tournés vers l’extérieur, le dos droit
mais souple, le bassin relâché et suspendu entre les hanches, cette position impose un ancrage égal
dans les deux jambes tout en maintenant une vivacité de l’axe central. Les deux pratiquants se font
face,  placés  de  manière  légèrement  oblique  et  l’échange  s’organise  autour  d’un  dialogue
ininterrompu  de  pression  et  de  réception  des  avant-bras,  toujours  en  contact,  en  cercles  de
l’extérieur vers l’intérieur,  dans un plan vertical.  À tour de rôle,  sans discontinuer,  l’un presse,
l’autre reçoit. Celui qui presse cherche à contacter les racines de l’autre, en dirigeant son intention à
travers l’avant-bras adverse qui accueille la pression comme un bouclier souple. Celui qui reçoit
n’oppose pas, mais absorbe : il canalise la pression dans sa jambe arrière, emmagasine l’énergie
dans sa structure,  prêt  à la restituer au moment juste.  Ce travail  met à l’épreuve les axes et  la
stabilité du centre, obligeant chaque pratiquant à relâcher profondément la taille pour permettre à
l’énergie du sol de remonter librement jusque dans les bras. Si la taille se tend, le flux est bloqué ; si
elle se libère, le mouvement devient vivant. Une des leçons majeures de cette séquence est la prise
de conscience du double-poids, cet écueil subtil où le poids du corps se fige ou se concentre d’un
seul  côté,  compromettant  instantanément  la  stabilité.  Le  pratiquant  apprend  à  distinguer  le
substantiel et l’insubstantiel, non seulement dans les jambes, mais aussi dans les bras. Ainsi, la main
qui presse ou qui reçoit le fait depuis sa jambe opposée, dans un rapport croisé, garant d’une 

transmission  fluide  de  la  force  et  d’un  enracinement  équilibré.  C’est  une  séquence  à  la  fois
exigeante et révélatrice : les pressions y semblent plus denses, les sollicitations plus nettes. Elle
enseigne  à  rester  structuré  sans  rigidité,  à  maintenir  le  contact  sans  emprise,  à  s’ouvrir  dans



l’obliquité pour mieux rediriger. Loin d’un simple exercice de bras, c’est tout le corps qui participe,
porté par le souffle, soutenu par la racine, orienté par l’intention.

Ce cycle  de quatre  séquences,  qui  bien  sûr  s’enchaînent  sans  rupture,  se  conclut  par  un  geste
emblématique mouvement de crocheter la main opposée du partenaire dans un cercle centrifuge,
répété trois fois, comme un écho direct aux trois prises de contact initiales. Ce triple enroulement, à
la fois structurel et symbolique, boucle la boucle du dialogue engagé, avant d’ouvrir une sortie tout
en circularité — une marche semblable à celle du bagua zhang (« paume des huit trigrammes », un
art martial fondé sur des déplacements circulaires), où chaque pas semble dessiner un arc en lien
avec le centre. Ce déplacement ramène les partenaires à leur point de départ, celui du jiben tuishou,
pour qu’un nouvel échange puisse commencer… mais cette fois-ci de l’autre côté, à gauche, dans
une continuité vivante et sans fin, où chaque fin contient déjà un recommencement, fidèle à l’esprit
cyclique et transformateur du Taiji. 

Le maître Wang Bo et José Carmona lors de leur première démonstration publique (Paris, 1992)

Le chant des cercles sans fin : quintessence du Shenji tuishou

Le  Shenji  tuishou trouve son accomplissement  dans ce que l’on pourrait  nommer  le  chant  des
cercles sans fin, ou « faire tourner la roue » : une pratique où la technique, transcendée, devient art
pur,  et  où  l’échange  entre  partenaires  s’élève  au-delà  de  l’exercice  pour  devenir  un  véritable
dialogue vivant.  L’énergie  déployée dans ces cercles,  sommet de la  méthode,  n’a pourtant  rien
d’improvisé : elle naît de l’assimilation patiente du  jiben  tuishou, ces gammes fondamentales qui
construisent la structure corporelle, affinent la précision et la sensibilité gestuelle, et enseignent la
justesse des principes-clés. Sans cette base rigoureuse, nulle musique n’est possible ; mais, une fois
intégrée, elle ouvre l’espace d’une improvisation subtile, fluide et ininterrompue — celle du cercle
continu et de ses variations…

Ancrés en  gongbu les partenaires entrent progressivement dans un dialogue incessant de passes
circulaires générées depuis le travail du pengjing (énergie de parer) : l’un initie par un double an

(按, appuyer) — main gauche posée sur le coude adverse, main droite sur son poignet —, poussée

qui, à son apogée, se condense en ji (挤, presser) comme une vague prête à déferler, pour éprouver

la structure de l’autre. Celui-ci ne répond pas par la résistance, mais par un lü (捋, céder / rouler en
arrière) : il accueille, neutralise et redirige, laissant la force se dérouler sans s’y opposer. Son avant-
bras principal,  Yang, reçoit la poussée, tandis que l’autre bras,  Yin, ombre discrète, glisse dans la



saignée de son propre coude pour prolonger le geste et en prendre le relais, sans rupture ni heurt. La
ligne droite se mue alors en spirale ascendante, et l’énergie mobilisée se déploie dans un cercle
vertical, formant entre les deux corps une roue d’énergie en rotation continue.

La taille (ceinture naturelle reliant bassin et  colonne vertébrale), libre et  souple, en constitue le
moyeu : enracinée dans la stabilité des jambes, elle absorbe, transmet et redirige la force comme un
axe vivant. Dans cette roue sans commencement ni fin,  peng (l’expansion),  lü (la cession),  ji  (la
pression) et  an (la poussée) ne sont plus des mouvements distincts, mais les facettes changeantes
d’un même flux, où l’énergie se renouvelle sans cesse. Ainsi se révèle l’authentique dialogue : non
plus échange de techniques disparates, mais conversation continue où chaque poussée s'achève en
recommencement, comme les cercles concentriques d'un seul et même geste.

Ce  cercle  vertical  n’est  pas  une  fuite,  mais  le  ressort  optimal  du  Shenji  tuishou,  l’expression
accomplie de sa forme avancée. À l’image de la  brachistochrone (du grec  brakhistos,  « le plus
court », et khronos, « le temps ») en physique, il trace la trajectoire la plus efficace pour absorber et
retourner  la  force.  Trois  principes  y prennent  corps  :  l’efficience  du mouvement,  où la  courbe
redirige  l’énergie  sans  dépense  inutile  en  s’appuyant  sur  l’alignement  pieds–bassin–colonne–
épaules–mains ; la continuité tactile, où un avant-bras passe le relais à l’autre sans accrochage ; et
l’intégration des quatre jing fondamentaux en une seule dynamique : an (pression) se transmue en ji
(compression), tandis que lü (absorption/déviation) régénère peng (structure ouverte) dans un cycle
perpétuel.

À un niveau avancé de pratique, le cercle sans fin devient le moteur d’un échange plus libre. Sans
jamais rompre la continuité du flux, les partenaires peuvent inverser à l’envi le sens de la roue, y

intégrer différents  fajing (发劲 , expressions explosives de force) pour éprouver l’élasticité de la

structure adverse, ou encore y glisser des applications telles que qinna (擒拿, saisies et contrôles) et
projections. Tout se fait dans le respect du tuishou, sans rupture ni heurt : le cercle reste l’ossature
invisible qui relie chaque mouvement. Ce cercle réunit en lui les quatre fondamentaux — peng, lü,
ji et  an — dans une dynamique à la fois exigeante et créative. À un haut niveau, le bas du corps
paraît soudé au sol, tandis que l’axe vertébral, par ses flexions et oscillations élastiques, absorbe et
redirige  la  force.  Ici,  nul  saut  de  cabri,  nulle  projection  théâtrale  :  les  poussées,  denses  et
organiques, ne laissent ni répit ni échappatoire. Lorsque les partenaires s’abandonnent pleinement à
ce jeu des cercles sans fin, c’est comme si l’on assistait à la légende fondatrice du serpent et de la
grue, matrice vivante du taiji quan.



Avec l’expérience, on le perçoit clairement, le tuishou est un art à part entière, au cœur même de la
formation du pratiquant de taiji quan. Il n’est pas une simple activité annexe, reléguée en fin de
cours quand le temps le permet, ni un simulacre de combat théâtralisé destiné à tester sa force ou sa
supériorité. Le considérer ainsi serait passer grossièrement à côté de sa valeur. C’est une pratique
exigeante, subtile, où l’on n’apprend ni à vaincre ni à dominer, mais à écouter, à transformer, à
dialoguer sans mots. À travers ces exercices, le corps est invité à penser autrement : à dessiner des
cercles continus au lieu de tracer des lignes droites, à répondre avec justesse plutôt qu’à réagir sous
l’impulsion. Et surtout, à reconnaître dans l’autre non un adversaire, mais un miroir impartial —
celui  de  sa  propre  structure,  de  ses  tensions,  de  ses  ouvertures  possibles.  Le  tuishou est  une
rencontre qui révèle et éclaire, une expérience partagée, vivante, que l’on ne cesse d’approfondir.

Il est toujours difficile de mettre en mots ce que cette pratique transmet réellement, tant sa richesse
réside dans l’expérience directe : la sensation, le souffle, le contact. Ce qu’on y goûte échappe
souvent au langage… Un jour, un ami de pratique — avec qui je croise régulièrement les bras —
m’a demandé si je pouvais lui proposer une forme condensée de ma compréhension de cet art : un
résumé modeste, en quelques mots, à la manière de ces chansons martiales que l’on retrouve çà et là
dans la  tradition — strophes souvent  anonymes, issues d’une transmission orale plus ou moins
ancienne,  qui  servent  à  la  fois  de  repères  et  de  sources  d’inspiration.  Je  lui  ai  alors  livré  ces
quelques mots, sans prétention d’enseignement formel, mais portés par le désir sincère d’interroger
mon ressenti, et de partager un goût, une trace laissée par les enseignements reçus et l’expérience
vécue :

Enraciné en Ciel

Enraciné en Terre

Et dans l’intervalle, suspendu vertical aux lèvres de l’inutile

Épouser les mouvements du souffle du vivant

Sans laisser-aller, sans résister

Se conformer au naturel

Écouter, adhérer, comprendre, transformer

Par le jeu des cercles sans fin, sans être assigné à résidence dans une seule direction

Se réjouir de demeurer dans un constant changement

Thierry Baron                                            
www.shenjiying.com

http://www.shenjiying.com/

